## ·1978年



我的住居並非向水。曾經是向過水的,那是許久以前的事。而且還向過一個 頗長的期間。自從那時以後,換過不少住處,都是坐落在屋與屋之間。在這個狹 小的都市裏,樓房愈建愈多,愈高也愈密,住在這裏面的人,連山也不容易看 到,更不要說看到水了。<sup>1</sup>

但是無論住在什麼地方,我的壁上都是掛著寫了「向水屋」三個大字的一張 橫額。有些新朋友偶然到訪時看到了,往往笑說那三個字同我的住居環境不相 符。可是我還是讓這橫額繼續掛下去。

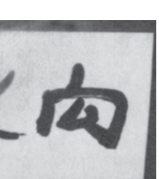
這張橫額是徐悲鴻<sup>2</sup>先生題的。徐悲鴻是畫家,他的字跡卻不像他的畫那樣 為人所習見(除了他自己的畫冊封面上的題字),我卻擁有他的墨寶,這對於我 來說是十分珍貴的。

我同徐悲鴻原來並不相識,那張題字的來歷是很偶然的。那是二次世界大戰前的事。某一年的夏季,朋友畫家王少陵³應邀為中區思豪酒店⁴作一張以「孔雀開屏」為題的巨幅壁畫,酒店還為他在樓上開了個房間,供他憩息。這個期間,徐悲鴻恰巧來了香港,住進了思豪酒店。徐悲鴻在進出之間看到了王少陵那幅接近完成的壁畫,似乎頗為欣賞,於是兩人由相識而至於成為藝術上的朋友。由於大家都暫住在酒店同一層樓的房間,有機會時相過從。王少陵是為著能夠結交到這位藝術界前輩,能夠獲得他的教益深感榮幸的。從後來他常常接到徐悲鴻由異地寄給他、而他又公開讓我過目的那些信看來,我知道徐悲鴻是個謙虛而又富有熱情的藝術家。

就在那個期間,有一天王少陵到我的住處來。告訴我,他買了宣紙,請徐悲鴻給他寫了一個條幅,同時也請他給我的住居寫一張橫額。隨即把帶來了的一卷宣紙展開給我看,上面是三個筆畫剛勁而又帶有個人風格的字體:「向水屋」。還有上下題款。在署名下面,蓋上篆刻的「陽朔之民」四字的硃紅印章。

從此,我住居的壁上,便有了一幅名符其實的珍貴的題名。

太平洋戰爭爆發,日軍攻陷香港,許多不方便保存的東西都忍痛毀去了,這 張徐悲鴻題字摺疊起來,體積不大,我把它夾進一本書裏面,塞進一隻滿載舊書



的箱子裏。在離開香港的時候,我把箱子交託別人保管,聽天由命。

三年後戰事結束,我回到香港來。僥倖得很,我的那隻滿載舊書的箱子居然 還能存在,而那幅徐悲鴻的題字也重見天日了。

其實把自己的住居題名「向水屋」,也如我獲得徐悲鴻的題字一樣是很偶然的。那時候由於我的住居面向的是海,因而我用「向水屋」的題目寫過一篇描述這所房子的小文章,結果在一些朋友之間,這個住居的名號成了一種觀念上的存在;見了面,總是說什麼時候要去看看「向水屋」的風光。

說風光,實在也有一點點。我的住居是在一層頂樓上,屋外有一個寬闊的迴廊式的陽台。憑著石欄,可以看見一片無際的天空(這不是在到處立體建築物的都市中所容易看得完全的),可以看見高聳的獅子山下面伸展過來的一塊巨幅的風景畫:一簇簇蒼翠的樹木和一片灰黑的屋頂,——一世紀來不曾變動的古風的殘留。隱藏在那裏面的,是村舍,作坊,醬園,尼庵和廟宇。

視線轉向另一邊,展開眼前的是海了。這個海是那麼深沉,那麼平靜,藍藍的一塊,像一面大鏡子。周圍的山嶺,有如珊瑚雕製的鏡框邊緣。鏡框缺口的地方,便是香港的門戶。每天,有往世界上各個地方去的船隻打從那裏開出去,也有由世界上各個地方來的船隻打從那裏開進來。風雨天,那給薄霧籠罩的遠山,給人以看一張水墨畫的感覺。天晴日子,那明朗得像透明似的景物,叫人聯想到南歐春日的風情。毛毛雨的晚上,遠處朦朧的點點燈光,恍如輕紗封住了鑲嵌在鏡子邊緣的鑽屑;月明的晚上,清爽的柔風鼓起銀蛇一樣的微瀾,有如大海在向著月華日語。……

這就是「向水屋」的環境。5

抗日戰爭爆發的一年,漫畫家廖冰兄<sup>6</sup>準備回內地去參加抗戰工作,在我的 紀念冊裏寫了這樣的題句:

……打算訪問向水屋的丰采,怕他年我歸來,炮灰填滿了海,無水可 向了。深願你屋前的水族,有一天會成為能了解我們說話的友人。

但是他沒有機會訪問我的住居,就匆匆上了征途。而寫在我的紀念冊裏的題 句卻成了讖語。因為當我在戰後回來的時候,舊居附近的建築物,都因為日軍要 擴建飛機場全部拆去了。一世紀來殘留的古風已經消失。而我多年來居住的房子 也不再存在了。

如今,我還能保留的,是徐悲鴻為我題下的「向水屋」三個大字。

## 7

- 1 本段末原文有兩句:在某種意義說來,真叫人悲哀。
- 2 徐悲鴻(1895-1953),原名徐壽康,江蘇宜興人,畫家、美術教育家, 曾赴日本、法國留學,回國後曾任上海南國藝術學院美術系主任、北京大學 藝術學院院長、國立北平藝術專科學校校長、中央美術學院院長等。
- 3 王少陵(1909-1989),廣東台山人,畫家,1913年移居香港,加入香港 美術會,曾為思豪酒店繪畫大型壁畫,1936年在思豪酒店舉行首次個展, 1938年赴美進修,1947年回國任教於南京中央大學藝術系,1948年後在美 國定居。

參考本書下冊〈深秋草〉、〈藝壇俯拾錄(十三)〉,頁511、610。

- 4 思豪酒店原名思豪大酒店,位於中環遮打道,於1956年重建為歷山大廈 新翼。
- 5 原文句前有「美嗎?」三字。

6 廖冰兄 (1915-2006),原名廖東生,廣西人,漫畫家,三十年代開始創作漫畫,於1947年來香港,曾參加「人間畫會」,與黃新波等籌辦「風雨中華」畫展,於《華僑晚報》、《星島日報》發表連載連環漫畫,1948年與張光宇、特偉、鄭家鎮、黃蒙田等出版《這是一個漫畫時代》叢刊。1949年回到內地。



## 文藝茶話會與〈新地〉

本文原刊《大公報·大公園》,1977年10月31日。其後收入《向水屋筆語》。參考本書上冊〈書的裝幀〉、〈司徒喬瑣憶〉,頁80、190;下冊〈香港新文化滋長期瑣憶〉,頁783。

儘管有人說香港是一塊「文化沙漠」,但是<sup>1</sup>在三十年代左右,香港已經有一群青年人在熱情地從事著新文藝工作。他們不但有過文藝團體的組織,而且也出過一些同人雜誌。這大概是不大有人知道的事。

在那時期,差不多每一份規模較大的報紙副刊都有個文藝版,刊載新文藝範疇的東西。在這些副刊中,值得記憶的是《南華日報》<sup>2</sup>的〈勁草〉。<sup>3</sup>它是在那時期的文藝副刊中水平較高,態度較嚴正的一個。香港較為優秀的文藝工作者都是這個副刊的撰稿者。司徒喬從法國回來,在香港告羅士打行<sup>4</sup>舉行畫展的時候,也是由〈勁草〉擴大版面為他出個《司徒喬畫展特輯》<sup>5</sup>,並且在展覽會上派送的。有部分中國留日學生在東京上演話劇時,也通過人事關係把有關稿件寄到〈勁草〉,出版「演出特刊」以作宣傳。因此,〈勁草〉在當日是頗引起人們重視的一個報紙副刊。

為著珍惜這個副刊的成績,那位思想開明的報社社長陳克文<sup>6</sup>,認為副刊與作者之間應該有所連繫,才能把副刊搞得更好。於是主動發起一次招待作者的聯歡會。由〈勁草〉編者出面,邀請全體作者參加。那一次聯歡會的地點是在告羅士打酒店頂樓的茶座。參加聯歡會的共二十多人,除了報社主人之外,都是青年文藝工作者,其中包括寫小說的,寫詩的,寫理論文章的,寫戲劇的,從事木刻畫的。這個聯歡會的目的,原是在於使作者們藉此機會互相認識,聯絡感情;但是在茶話進行中,大家都感到這樣的敘會很有意思,不妨經常舉行。有人提議,有人附和。經過一番討論之後,作出決定:以後每兩星期舉行一次,時間是周末的下午;地點不固定。名義就叫「文藝茶話會」。由報社作東道。茶話會的基本成員是〈勁草〉一群作者,但是可以個別激請志趣相投的文藝朋友參加。

「文藝茶話會」僅僅在一定的期間來一次「以茶會友」,談談閒話,究竟也 太單調。為了使這個組織在文藝工作上能夠發揮一點建設性作用,即席又決定了 出版一個文藝雙周刊,定名〈新地〉。在茶話會中推出兩人負責編務工作。

〈新地〉作為〈勁草〉所屬報紙的一份獨立性附刊出版,篇幅佔一頁報紙的

全版。由於篇幅比普通副刊多了一倍,可以容納較多的東西,編排上也可以有多樣的變化。形式是頗新的。它的基本作者除了「文藝茶話會」成員,還歡迎通過介紹而來的外稿。因為有多方面作者的緣故,一開始就刊登了介紹蘇聯電影(當時蘇聯電影還沒有在香港放映過)和日本的「新興文學」的作品。沿著這條編輯方針的主線,隨後也刊登了好些思想較進步的關於文學或是藝術的理論性譯文。

作為一個文藝副刊來看,〈新地〉雙周刊在當日可以說是態度嚴肅,內容具 有特色的一個。可惜的是,這個雙周刊只是持續出版了大半年光景。由於報社改 組,行政和人事上都有了變化,〈新地〉便隨「文藝茶話會」的結束而停刊了。

注 -

- 1 原文「但是」後有「沙漠也有綠洲的」一句。
- 2 《南華日報》,汪精衛系統的喉舌報,1930年由朱樸、林柏生、陳克文創辦,1945年1月停刊。參考本書下冊〈香港新文化滋長期瑣憶〉,頁783。
- 3 〈勁草〉,《南華日報》的副刊, 侶倫 1931 至 1937 年任主編。參考本書下冊〈香港新文化滋長期瑣憶〉, 頁 783。
- 4 告羅士打行原址為香港大酒店,1926年發生火災,重建為告羅士打行, 樓高9層。告羅士打酒家位於中環告羅士打行9樓。七十年代重建為告羅士 打大廈,位於中環德輔道中與畢打街交界,現為置地廣場一部分。
- 5 1932 年秋,畫家司徒喬在香港開畫展,侶倫為司徒喬編畫展特刊。
- 6 陳克文(1898-1986),廣西岑溪人,1925年加入國民黨。

文藝茶話會的一次聚會,右二為侶倫



**似 白 5 身 : 南** (x + m) (x = m)

水屋

The control of the co

本文原刊《大公報·大公園》,1977年11 月5日。其後收入《向水屋筆語》。參考 本書下冊〈香港新文化滋長期瑣憶〉,頁 783。

似乎任何地方的文藝領域都有同樣情況,愛好寫詩的人往往比愛好寫小說或其他作品的人要多些。辦雜誌的向作者們索稿的時候,要小說比要詩較為困難,便是這個緣故,這種情況,香港也沒有例外。

在第二次大戰前,香港的新文壇上就出現過好幾個成就頗好的青年詩人。 其中最突出的一個是李心若。<sup>1</sup> 他是西醫生李崧的弟弟。李心若的詩經常在上海 的文學雜誌發表,在香港發表的卻不多。此外寫詩的有劉火子<sup>2</sup>、李育中<sup>3</sup>、杜 格靈<sup>4</sup>、張任濤<sup>5</sup>、黎學賢<sup>6</sup>等人。劉火子在抗戰初期印出過一本詩集(書名已 忘記)。<sup>7</sup> 還有一位很年輕卻同樣努力寫詩的易椿年<sup>8</sup>;這個人頗有詩才,可惜才 十九歲就因肺病死去了。<sup>9</sup>

直至現在,香港似乎還沒有一本純粹以詩做內容的刊物。但是在一九三四至 一九三五年之間,香港卻已經出版過這樣性質的刊物了。那就是上述一群寫詩青年所辦的《詩頁》和《今日詩歌》。<sup>10</sup>

一般地說,詩人從來是文人之中最窮的,在文藝作品也成為商品的社會

詩根本賣不到多少錢;一個人熱衷於寫 詩,可以說是純然基於興趣和一股偏愛 的熱情,——也可以說是一股呆勁。就 是憑著這麼一股呆勁,他們不但不斷地 寫,還要拿詩去出刊物;寧可大家掏腰 包,集腋成裘地湊一筆印刷費,也得達 成共同的心願。上述的兩本詩刊就是這 樣誕生的。

《詩頁》是形式很別致的一個刊物。它是廿四開本,卻切成方形; 二十五頁左右;白報紙印刷,用大紅灑 金的土紙作封皮,粗線釘裝;封面左邊 貼上狹長的白色籤條,籤條上印著圍了



《不死的榮譽》書影

黑邊的「詩頁」二字;看起來具有簡單樸素的民族風格。翻開封面,是一張用黃色紙張印刷的目錄。為了節省成本,這本詩刊只有書頁部分和目錄由印刷店印, 其餘裁切封面紙張,黏貼封面籤條,和逐本打孔穿線,釘裝成冊等工作,全部是 由幾個興致勃勃的青年詩人共同動手去完成的。為了要推銷得普遍,全部釘裝好 之後,幾個人便各自挾一部分書,分頭跑到各書店和報攤去直接寄售。這真是詩 人才有的行徑!

《今日詩歌》是繼《詩頁》之後不多久出版的。廿四開本,頁數和《詩頁》 差不多,白道林紙作封皮。封面印上褐色的木刻大字「今日詩歌」,有一張木刻 襯畫。記得這個封面是由木刻家溫濤 <sup>11</sup> 設計(溫濤後來去了延安,史諾的《西 行漫記》 <sup>12</sup> 裏曾提起過他)。這一次是直接交給書店發行的。

兩本詩刊的銷路都很不理想。理由很簡單:在那時候的香港,愛好新詩的人並不多,幾乎是寫詩的人就是讀詩的人。不過,幾個辦詩刊的青年,也不在乎銷售的多少,他們出版的動機只在乎自我的滿足。因此究竟賣出了多少冊,也不向書店結算,就連賣剩下來的也懶得去收回來。

香港正式有話劇上演,也是三十年代前後的事。

在話劇出現之前,一般人所認識的只是所謂「白話戲」。那是一種自編自演、題材庸俗的「戲」,多數是在學校的什麼慶典上,作為遊藝節目演出。但是

《南華日報》〈模範中學三周年紀念遊藝會戲劇特刊〉剪報

(一類果) 日一十月二年四世國民華中